De la Technopathie

Ou la raison blessée

SAM



Préface — De la blessure invisible

Il existe des blessures qui ne laissent aucune trace sur les corps et pourtant
transforment en profondeur la maniere d’habiter le monde. Elles ne saignent
pas, ne font pas immeédiatement souffrir, mais elles alterent lentement le
rapport que Lesprit entretient avec le réel. La technopathie appartient a cette
catégorie de blessures silencieuses.

Elle ne procede ni d'un accident, ni d'un exces ponctuel, ni méme d'un usage
isolé. Elle nait dune immersion prolongée, d'une familiarité devenue naturelle,
d'une cohabitation si étroite avec les dispositifs techniques que leur présence
cesse d8tre percue comme telle. La ot loutil devait prolonger le geste humain, il
en vient a reconfigurer lesprit qui lutilise.

Ce glissement ne sest pas produit brutalement. Il sest inscrit dans la durée, au
fil des générations, a mesure que les artefacts techniques ont cessé détre
percus comme des médiations pour devenir des environnements. L'humain ne se
sert plus seulement de la technique : il vit en elle, pense en elle, se projette a
travers elle.

Ce changement de régime est décisif.

Car toute technique porte en elle une logique. Elle impose un rythme, une
économie de l'attention, une maniere particuliere de découper le réel.
Lorsquielle devient omniprésente, cette logique cesse détre extérieure. Elle
sintériorise. Elle fagonne les attentes, les réflexes, les modes de présence au
monde.

La technopathie ne désigne donc pas une hostilité envers la technigue. Elle
nomme un déséquilibre. Celui qui apparait lorsque lesprit humain, sans en avoir
conscience, se met a fonctionner selon des schémas qui ne lui appartiennent
pas en propre.



Ce déséquilibre est d'autant plus difficile a percevoir qu'il saccompagne souvent
d'un sentiment de confort. Les dispositifs techniques promettent Lefficacité, la
rapidité, la simplification. Ils soulagent Leffort, réduisent lincertitude, donnent
lillusion d'un monde plus maitrisable. Mais ce soulagement a un prix.

Ce prix nest pas immédiatement visible. Il se paie dans la transformation
progressive de la pensée. Dans la réduction du temps intérieur. Dans [€rosion de
lattention profonde. Dans la substitution de la réaction a la contemplation, de la
stimulation a Uexpérience.

Peu a peu, lesprit apprend a préférer le flux a la durée, la surface a la
profondeur, linstant a la maturation. Il devient moins apte a soutenir Leffort de
compréhension prolongée, moins disponible pour Uintuition lente, moins tolérant
a lambiguité.

La technopathie nest pas une maladie au sens clinique. Elle est une modification
de la posture existentielle. Elle affecte la maniere dont 'humain se rapporte a

lui-méme, aux autres et au monde. Elle modifie la texture méme de la
conscience.

Ce phénomene nest ni le fruit dune intention malveillante unique, ni la
conséquence dun complot. Il résulte d'une convergence de dynamiques :
économiques, culturelles, symboliques, psychiques. Il prospere sur une
confusion fondamentale entre progres technique et accomplissement humain.

Or ce qui progresse nest pas nécessairement ce qui éleve.

L'histoire humaine est jalonnée d'inventions admirables qui ont pourtant produit
des effets ambivalents. Chaque fois, la question décisive n'a jamais été celle de
Loutil lui-méme, mais celle de la maniere dont Lesprit 'y ajuste. Lorsque cet
ajustement se fait sans réflexion, sans recul, sans Aequilibrium, la technigue
cesse d8tre un moyen et devient un milieu.



Dans ce milieu, 'humain risque de perdre quelque chose de plus précieux que le
controle : il risque de perdre le sens.

La technopathie se manifeste alors comme une difficulté croissante a éprouver
le réel sans mediation, a habiter le silence sans inconfort, a soutenir la
présence sans diversion. Elle fragilise la capacité de lesprit a se rassembler, a
se souvenir, a projeter autrement que sous forme de simulacres.

Il ne s'agit pas ici de nostalgie ni de condamnation morale. Il sagit d'un constat
ontologique. L'esprit humain nest pas indéfiniment extensible. Il possede une
structure, une temporalité, une sensibilité qui ne peuvent étre indéfiniment
sollicitées sans transformation.

Reconnaitre la technopathie, cest refuser de réduire 'humain a un simple neeud
de connexions. Cest réaffirmer que la conscience n'est pas un processeur, que
lattention n'est pas une ressource exploitable a linfini, que le sens ne se
télécharge pas.

Ce livre n'a pas pour ambition de proposer une solution technique a un probleme
technique. Il vise autre chose : rendre visible une blessure devenue normale,
nommer un déséquilibre devenu invisible, et rouvrir un espace de réflexion la o
lévidence sest installeée.

Il ne s'adresse pas a des spécialistes, ni a des adversaires de la technologie, ni a
des convaincus. Il s'adresse a ceux qui sentent confusément que quelque chose
sest deplacé dans leur rapport au monde, sans toujours pouvoir le formuler.

La technopathie nest pas une fatalité. Mais elle ne peut étre dépassée sans étre
d'abord pensée.

Cest a cette pensée — lente, exigeante, parfois inconfortable — que cet ouvrage
invite.



Chapitre | — De loutil au milieu

L'histoire humaine commence avec Loutil. Non comme un simple prolongement
de la main, mais comme une médiation entre 'humain et un monde qui lui
résiste. Loutil nait du manque, de la vulnérabilité, de U'impossibilité de se suffire
a soi-méme dans un environnement indifférent. Il est d'abord réponse a une
contrainte, tentative fragile de composer avec le réel.

A ce stade, Loutil reste extérieur. IL est pris, utilisé, puis reposé. Il ne modifie pas
encore la structure intime de la pensée. Il accompagne le geste sans en dicter
la logique. L'humain demeure le centre organisateur de l'action.

Mais cette situation ne perdure pas.

A mesure que les outils se complexifient, ils cessent d2tre de simples
prolongements pour devenir des systemes. Et lorsqu'un systeme devient
suffisamment dense, il ne se contente plus d'assister laction : il impose ses
propres conditions d'usage. Il introduit des rythmes, des contraintes, des cadres
invisibles auxquels lesprit doit sSadapter.

Ce basculement marque un tournant décisif. La technique ne se situe plus face a
Uhumain, elle lenveloppe.

Ce que nous appelons aujourd’hui « environnement technologique » nest pas
une addition dobjets, mais un tissu cohérent de mediations. Interfaces, flux,
notifications, architectures logicielles, protocoles de communication : autant de
dispositifs qui organisent lexpérience avant méme que la conscience ne sy
engage.

L’humain contemporain ne rencontre plus le monde directement. Il le traverse a
travers des couches successives d'interprétation technique. Et cette traversée,
devenue constante, finit par se naturaliser.



Cest ici que la technopathie commence a se dessiner.

Car un milieu n'est jamais neutre. Il conditionne ce qui peut apparaitre, ce qui
peut étre dit, ce qui peut étre pensé. Lorsqu'un milieu devient omniprésent, il
agit moins par contrainte explicite que par évidence silencieuse. Il définit ce qui
est normal, ce qui est attendu, ce qui est pensable.

La technique, devenue milieu, restructure alors la temporalité méme de lesprit.
Elle favorise linstantanéite, la réponse rapide, la circulation continue des
stimuli. Elle valorise la disponibilité permanente et dévalorise lattente. Elle
transforme le temps vécu en succession de moments exploitables.

Or la conscience humaine ne se déploie pas ainsi.

La pensée authentique ne procede pas par accumulation d'instants, mais par
maturation. Elle exige des temps morts, des lenteurs, des silences. Elle se forme
dans lintervalle, dans ce qui échappe a la capture immédiate.

Lorsque le milieu technique réduit ces intervalles, il nempéche pas la pensée de
fonctionner — il en modifie la forme. Lesprit continue de produire des
représentations, mais celles-ci deviennent plus fragmentées, plus réactives,
moins enracinées.

Ce niest pas la disparition de lintelligence qui est en jeu, mais son déplacement.

La technopathie ne rend pas U'humain stupide. Elle le rend autrement attentif.
Elle oriente son énergie mentale vers des objets qui exigent peu de durée mais
beaucoup de réactivité. Elle favorise Lopinion rapide plutot que le jugement
élaboré. Elle substitue la reconnaissance immédiate au discernement.

Peu a peu, lesprit apprend a se mouvoir dans un monde déja découpe, déja
interprété, déja mis en forme par des architectures techniques qui préexistent a



sa propre expérience. Le réel devient ce qui est présente, non ce qui est
rencontre.

Cette transformation est d'autant plus puissante quelle sSaccompagne d'un
sentiment de maitrise. L'interface donne lillusion du contrdle. Un geste suffit
pour accéder, supprimer, modifier. Mais ce contrdle est superficiel. Il porte sur
des surfaces, non sur les structures profondes qui organisent lexpérience.

Ainsi, U'humain croit agir librement alors méme quiil évolue dans un champ de
possibles préconfigure.

La technopathie nest donc pas une dépendance aux objets, mais une
dépendance a un mode de relation au monde. Elle se manifeste lorsque Lesprit
shabitue a ne plus rencontrer que ce qui est déja mediatisé, filtré, optimisé pour
Lui.

Dans cet état, le réel brut devient inconfortable. Le silence parait vide.
|'absence de stimulation devient anxiogene. Leffort prolongé semble inutile. Ce
ne sont pas des défauts moraux, mais des adaptations.

Adaptations a un milieu qui, sans jamais lannoncer, a déplace le centre de
gravité de lexpérience humaine.

Comprendre ce passage de loutil au milieu, cest déja commencer a comprendre
la technopathie. Non comme une faute individuelle, mais comme une condition
collective. Non comme une pathologie isolée, mais comme un mode d&tre
progressivement installg.

Cest a partir de cette condition quil faut désormais penser la blessure — non
pour la dramatiser, mais pour en saisir la portée réelle.



Chapitre Il — La capture du temps intérieur

La premiere atteinte véritable de la technopathie ne concerne ni le corps, ni
méme directement la pensée. Elle touche plus profondément : elle affecte la
maniére dont Uhumain fait lexpérience du temps.

Henri Bergson l'avait formulé avec une clarté remarquable : le temps vécu nest
pas celui des horloges. La durée intérieure ne se mesure pas, elle se déploie.
Elle est qualitative avant d&tre quantitative. Elle est faite délans, de retours, de
superpositions, d'intensités variables. Elle est ce par quoi la conscience se
reconnait comme vivante.

Or la technique moderne nopere jamais dans cette durée.
Elle fragmente.

Elle segmente le temps en unités exploitables, mesurables, comparables.
Chaque interaction devient un point, chaque notification un appel, chaque
contenu une micro-expérience close sur elle-méme. Le flux nest plus vécu
comme continuité, mais comme succession.

L'esprit, exposé a cette succession constante, apprend a fonctionner sur le
méme mode.

Ce qui se perd alors nest pas la capacité a penser, mais la capacité a laisser
une pensée se transformer en profondeur. La durée nécessaire a la maturation
d'une idée est remplacée par une logique de remplacement : une information
chasse lautre, un stimulus en supplante un nouveau.

Le temps intérieur se contracte.

Ce phénomene nest pas immédiatement perceptible, car il Saccompagne dun
sentiment d'intensité. L'humain a limpression de vivre davantage, détre plus



informé, plus réactif, plus connecté. Mais cette intensité est trompeuse. Elle est
extensive, non profonde.

La durée, elle, sérode silencieusement.

Or sans durée, il n'y a ni compréhension authentique, ni transformation réelle.
Une idée ne devient structurante que lorsquelle a le temps de se méler a
lensemble de la mémoire, dentrer en résonance avec d'autres expériences, de
produire des tensions, des résistances, des réajustements internes.

La technopathie introduit une autre logique : celle de 'actualisation
permanente. Etre « & jour » devient une valeur en soi. Mais &tre & jour nimplique
pas étre juste, ni méme étre compris. Cela signifie simplement ne pas étre en
retard sur le flux.

Le flux devient la norme.

Dans ce régime, le passé est disqualifié comme obsoléte, l'avenir est réduit a
lanticipation immédiate, et le présent est saturé. Il n'y a plus despace pour
[épaisseur du vécu. Tout doit étre saisi, commenté, partagé, puis oublié.

L'oubli lui-méme change de nature. Il nest plus un processus naturel de
sélection et de décantation, mais une conséquence mécanique de la surcharge.
L'esprit ne choisit plus ce quiil retient ; il est contraint d'abandonner faute de
place.

Ainsi se constitue une mémoire fragmenteée, instable, discontinue. Non pas une
absence de mémoire, mais une mémoire sans hiérarchie, oli lessentiel et
l'anecdotique coexistent sur le méme plan.

Cette égalisation du contenu mental est lun des effets les plus profonds de la
technopathie.



Car lorsque tout se vaut en intensité apparente, plus rien ne simpose par
nécessité intérieure. L'esprit devient dépendant de signaux externes pour
déterminer ce qui mérite attention. Ce déplacement est décisif : Uautorité sur le
temps vécu glisse de la conscience vers linterface.

Le sujet ne décide plus quand il pense ; il répond.

Répondre devient une posture existentielle. Répondre aux messages, aux
alertes, aux sollicitations. Méme le loisir prend la forme d'une réponse a une
offre. Le temps libre nest plus un temps ouvert, mais un temps occupé.

Ce que Bergson appelait [élan vital se trouve alors entravé non par une force
hostile, mais par une organisation du temps qui ne i laisse plus despace pour
sexprimer.

La technopathie n'impose pas la vitesse ; elle rend la lenteur coupable.

Lenteur de compréhension, lenteur de décision, lenteur de maturation
deviennent des défauts. Celui qui prend le temps est percu comme inefficace,
dépassé, voire suspect. Le monde avance, dit-on, et il faudrait suivre.

Mais suivre quoi, exactement ?

Un mouvement sans destination, un flux sans finalité autre que sa propre
continuité. L'accélération devient autojustificatrice. Elle ne mene nulle part,
mais elle empéche de sarréter.

Cest dans cette impossibilité de Uarrét que réside la blessure temporelle de la
technopathie. L'esprit ne peut plus se recueillir. Il ne peut plus se retirer pour se
recomposer. Il est exposé en permanence, sans dehors.

Or toute conscience a besoin d'un dehors pour se reconnaitre.



Sans retrait, il 'y a plus de point de vue. Sans point de vue, il n'y a plus de
jugement. Et sans jugement, 'humain devient perméable a tout ce qui traverse
son champ mental.

La technopathie commence ici : lorsque le temps intérieur nest plus vécu, mais
consommé.



Chapitre Il — La dissolution du sens

Lorsque le temps intérieur se fragmente, ce niest pas seulement la durée qui se
trouve altérée. Cest la capacité méme de produire du sens.

Le sens n'est jamais donné immédiatement. Il n'apparait pas dans linstant. Il
nait d'une mise en relation, d'une résonance progressive entre des expériences,
des idées, des affects. Il suppose une continuité vécue, une mémoire active, une
capacité a laisser une chose éclairer une autre.

Or la technopathie rompt précisément cette continuité.

Dans un esprit soumis a la succession rapide des stimuli, les éléments mentaux
ne sassemblent plus. Ils saccumulent. Et l'accumulation nest pas une synthese.
Elle est une juxtaposition sans profondeur.

Bergson insistait sur cette distinction essentielle : comprendre nest pas
additionner. Comprendre, cest saisir un mouvement interne, une orientation, une
dynamique. Cest entrer dans la chose, non la contourner par des points de vue
extérieurs.

La technopathie favorise linverse. Elle multiplie les points de vue sans jamais
permettre lentrée. Elle donne lillusion dune richesse de perspectives, alors
quelle empéche Lunification intérieure.

Ainsi, le sens se dissout non par absence d'informations, mais par exces de
fragments.

Chague information porte en elle une promesse de signification, mais cette
promesse reste suspendue. Elle n'a pas le temps de se déployer avant détre
recouverte par une autre. L'esprit devient un lieu de transit, non de séjour.



Ce phénomene produit une mutation subtile mais décisive : le sens cesse détre
vécu comme une construction intérieure pour devenir une attribution externe.
On attend du monde, des médias, des experts, des tendances, qu'ils indiquent ce
qui fait sens.

Le sens devient signal.

Ce déplacement est fondamental. La ot autrefois le sens émergeait d'un travail
intime de confrontation entre lexpérience et la réflexion, il est désormais regu
sous forme de cadres préfabriqués. Narratifs, idéologiques, émationnels. Il suffit
de s’y reconnaitre pour avoir limpression de comprendre.

Mais reconnaitre nest pas comprendre.

Reconnaitre, cest identifier une forme déja connue. Comprendre, cest
transformer sa propre structure mentale au contact de ce qui résiste. Or la
technopathie réduit la résistance. Elle lisse les aspérités, simplifie les tensions,
élimine l'ambiguite.

Tout doit &tre immédiatement lisible.

Cette exigence de lisibilité universelle a un codit : elle élimine la profondeur. Ce
qui ne peut étre résumé, catégorisé, étiqueté rapidement est disqualifié. Trop
complexe, trop long, trop exigeant.

Le sens devient alors superficiel par nécessité fonctionnelle.

Dans cet environnement, les valeurs elles-mémes se modifient. Elles ne sont
plus issues d'une élaboration personnelle lente, mais d'une exposition répétée a
des schémas normatifs. Ce qui est valorisé est ce qui circule le mieux. Ce qui
circule le mieux est ce qui provogue une réaction immédiate.

Ainsi, lémotion remplace progressivement la signification.



Non pas [émotion profonde, intégrée, transformatrice, mais [émotion réflexe,
breve, partageable. Indignation, adhésion, empathie instantanée. Ces affects
rapides donnent limpression d'un engagement, sans jamais engager réellement
[Etre.

L’humain se sent concerné, mais rarement implique.

Cette distinction est essentielle. Etre concerné, cest étre touché. Etre impliqué,
cest étre transformé. La technopathie cultive le premier au détriment du
second. Elle entretient une agitation affective qui empéche toute metamorphose
intérieure durable.

Le sens, privé de durée, devient volatil.

Il norganise plus la vie ; il la ponctue. Il noriente plus Uaction ; il la commente.
On réagit au monde, on ne sy inscrit plus.

Cette perte d'inscription a une conséquence ontologique majeure : 'humain
peine a se situer. Non pas a se positionner — les opinions abondent — mais a se
situer, cest-a-dire a se reconnaitre comme un étre en devenir, inscrit dans une
trajectoire.

Sans trajectoire, les valeurs flottent.

Elles ne sont plus hiérarchisées, mais alignées. Tout devient également
important et également insignifiant. Cette égalisation paradoxale est Lun des
signes les plus sirs de la dissolution du sens.

L'esprit, saturé de significations partielles, n‘accede plus a la signification
globale. Il sait beaucoup de choses, mais ne sait plus pourquoi elles importent.

La technopathie ne détruit pas le sens frontalement. Elle le dilue.



Elle le disperse dans une multitude de micro-récits qui ne convergent jamais. Et
dans cette dispersion, 'humain perd peu a peu la capacité de poser les
questions fondamentales. Non parce quelles seraient interdites, mais parce
quelles exigent un silence intérieur devenu rare.

Le sens véritable commence toujours par une suspension. Un arrét. Une
hésitation féconde.

Or Lunivers technopathique n‘autorise pas Uhésitation. Il exige des prises de
position rapides, des réponses immédiates, des réactions visibles. Le non-savoir
devient inconfortable, presque honteux.

Ainsi se referme le cercle : sans durée, pas de sens ; sans sens, pas de direction
; sans direction, pas de transformation.



Chapitre IV — L 'eclatement du sujet

La dissolution du sens ne reste jamais sans conséquence sur celui qui [gprouve.
Lorsque le sens ne parvient plus a sorganiser dans la durée, cest lunité méme
du sujet qui commence a se fissurer.

L'8tre humain ne se constitue pas comme une entité donnée une fois pour toutes.
Il se construit dans le temps, par la continuité de ses expériences vécues, par la
mémoire qui les relie, par la conscience qui les assume. Bergson insistait sur ce
point : le moi nest pas une chose, mais un mouvement. Une durée vivante qui se

reconnait elle-méme en se prolongeant.

Or la technopathie introduit une rupture dans ce mouvement.

Lorsque Lesprit est constamment sollicité par des stimulations extérieures
hétérogenes, il ne peut plus maintenir cette continuité intérieure. Les états de
conscience se succedent sans se penétrer. Ils se remplacent, mais ne
sapprofondissent pas.

Le sujet ne se vit plus comme une trajectoire, mais comme une succession de
positions.

Chaque contexte appelle un comportement spécifique, chaque interface exige
une posture différente. Il y a un moi professionnel, un moi social, un moi
numérigue, un moi intime — non pas comme facettes d'une méme personne,
mais comme instances fonctionnelles relativement étanches.

Ce phénomene nest pas nouveau en soi. Toute sociéte impose des roles. Mais ce
qui change avec la technopathie, cest la vitesse et la fréquence des transitions.
Le passage d'un rdle a lautre ne laisse plus le temps a lintégration.

L'unité ne se refait plus entre deux états.



Ainsi, le sujet devient modulaire. Il apprend a activer des fragments de lui-
méme selon les situations, sans jamais les rassembler dans une synthese
vécue. Cette adaptabilité est souvent célébrée comme une forme de compétence
moderne. En réalité, elle masque une perte.

Car sadapter sans cesse, cest aussi renoncer a se constituer.

Le moi technopathique n'est pas faible par manque d'informations ou de
capacités. Il est fragile parce qu’il n'a plus de centre de gravité. Il flotte entre
des identités contextuelles, sans pouvoir s’y reconnaitre pleinement.

Cette fragmentation produit un paradoxe singulier : Uindividu se sent a la fois
sur-expose et absent. Sur-exposé, parce qu'il est constamment sollicite,
interpellé, sommé de réagir. Absent, parce quaucune de ces sollicitations ne
mobilise réellement son étre profond.

Il agit, mais ne sengage pas. Il répond, mais ne se prononce pas intérieurement.

Bergson aurait parlé ici d'un moi spatialisé, découpé, figé dans des fonctions, au
détriment du moi profond, celui de la durée, de [élan, de la création. La
technopathie privilégie le premier, car il est mesurable, exploitable, prévisible.

Le moi profond, lui, résiste aux métriques.

Il ne produit pas de données immédiatement exploitables. Il demande du temps,
du silence, une attention soutenue. Autant de conditions que [écosysteme
technopathique tend a éliminer.

Peu a peu, Chumain intériorise cette logique. Il en vient a se percevoir lui-méme
comme un ensemble de performances a ajuster, d'images a maintenir, de récits
a optimiser. L&tre devient projet, non au sens existentiel, mais au sens
gestionnaire.

On ne se demande plus : qui suis-je en train de devenir ?



On se demande : comment suis-je percu ?

Ce déplacement est décisif. Il marque le passage d'une identité vécue a une
identité représentée. Le sujet n'habite plus son expérience ; il la regarde se
produire, comme sil en était le gestionnaire plutdt que lauteur.

Cette extériorisation de soi engendre une fatigue singuliere. Non pas une fatigue
physigue seulement, mais une fatigue ontologique. Celle de devoir sans cesse se
maintenir cohérent a travers des fragments qui ne communiquent plus.

L'angoisse contemporaine trouve ici lune de ses sources profondes.

Non pas tant la peur de l'avenir ou de léchec, mais limpossibilité de se sentir
unifié. De se dire intérieurement : cest bien moi qui vis cela. A la place, surgit un
sentiment diffus de décalage, d'irréalité, parfois méme de dépersonnalisation.

La technopathie ne crée pas ce malaise ex nihilo. Elle 'amplifie, le structure, le
rend chronique.

Et plus le sujet se fragmente, plus il cherche a se raccrocher a des reperes
externes. Groupes, identités collectives, narratifs idéologiques, tendances
culturelles. Tout ce qui promet une cohérence préte a lemploi devient attractif

Mais cette cohérence est empruntée.

Elle ne guérit pas la fracture ; elle la masque. Elle offre une unité de
substitution, fragile, conditionnelle, dépendante du maintien de la croyance qui
la soutient.

Ainsi, le sujet éclaté oscille entre hyper-adaptation et quéte désesperée dunité.

Cest dans cet espace de tension que la technopathie trouve sa pleine efficacité :
elle fournit en permanence des identités temporaires, des roles rassurants, des



cadres d'appartenance, tout en empéchant [émergence d'un centre intérieur
durable.



Chapitre V — La médiation permanente du réel

L'éclatement du sujet ne serait quun trouble intérieur s'il ne saccompagnait pas
d'un phénomene plus vaste encore : la transformation du rapport au réel lui-
méme. Car ce qui est atteint par la technopathie, ce nest pas seulement la
cohésion du moi, mais la maniere méme dont le monde est rencontre.

L'expérience humaine a toujours été médiatisée. Le langage, les symboles, les
récits ont toujours servi dinterfaces entre lhomme et le réel. Mais il existait
une hiérarchie implicite : la médiation venait apres lexpérience, pour
Uinterpréter, la transmettre, la penser.

Aujourdhui, cette hiérarchie sinverse.

Le réel nest plus ce qui est vécu puis raconté ; il est ce qui est d'abord filtré,
cadré, représenté, puis éventuellement éprouvé. La médiation ne suit plus
lexpérience, elle la précede, la conditionne, parfois la remplace.

L’humain contemporain rencontre le monde a travers des écrans, des flux
d'images, des récits préfabriqués. Avant méme d'avoir vu, touché, senti, il a déja
une idée de ce qu'il va rencontrer. Cette idée n'est pas neutre : elle oriente
lattention, sélectionne les détails, impose une grille de lecture.

Ainsi, lexpérience directe devient rare, voire inconfortable. Elle surprend,
dérange, contredit les attentes installées par la médiation préalable. La ol
autrefois le réel instruisait lesprit, cest désormais esprit conditionné qui juge
le réel.

Bergson rappelait que lintelligence humaine a tendance a spatialiser le monde,

a le découper en objets fixes pour mieux agir sur lui. Mais il insistait aussi sur la
nécessité de lintuition, cette faculté de se placer a Uintérieur du mouvement des
choses, de les vivre de lintérieur plutdt que de les analyser de lextérieur.



La technopathie hypertrophie lintelligence instrumentale au détriment de
Uintuition vécue.

Le monde est présenté sous forme de fragments préts a consommer : images
courtes, informations décontextualisées, émotions standardisées. Tout est congu
pour étre immédiatement saisissable, sans effort de pénétration intérieure.

Or ce qui est immédiatement saisissable est rarement ce qui est profondément
réel.

Le réel authentique résiste. Il demande du temps, de l'attention, une présence
soutenue. Il ne se donne pas tout entier d'un coup. Il se révele dans la durée, par
la répétition, par Uhabituation sensible.

La médiation permanente court-circuite ce processus. Elle offre des substituts
dexpeérience : voir un paysage a travers des images, comprendre un événement
a travers des commentaires, ressentir une émotion par empathie numérique
plutdt que par implication directe.

Peu a peu, 'humain confond la carte et le territoire.

Il ne se rend plus compte que ce quil croit connaitre du monde est en réalité
une accumulation de Valeurs de Vérité médiatisées, souvent éloignées de toute
Valeur de Réalité vécue. Cette distance nest pas percue comme une perte, car la
médiation procure une illusion de maitrise.

Savoir ce qui se passe partout donne le sentiment d&tre en prise avec le monde.
Mais cette omniscience apparente se paie d'une amnésie du proche, du concret,
de limmédiat.

On sait tout, sauf ce que Lon vit.



La technopathie installe ainsi une relation spectatrice au réel. L'humain observe
plus quil n'habite. Il commente plus qu'il ne traverse. IL réagit plus qu'il
néprouve.

Cette posture spectatorielle modifie en profondeur la structure de la conscience.
L'expérience nest plus un événement qui transforme le sujet ; elle devient un
contenu qui s'ajoute a une collection mentale.

Or une expérience qui ne transforme pas est une information parmi d'autres.

Le monde cesse alors d&tre une source d'apprentissage existentiel pour devenir
un décor changeant, une toile de fond pour des narrations individuelles ou
collectives. Le reel perd sa fonction initiatique.

Cette perte explique en partie la prolifération des quétes artificielles de sens.
Lorsque le monde ne parle plus directement a [gtre, [étre se tourne vers des
récits de substitution : idéologies, spiritualités simplifiées, mythologies
médiatiques.

Mais ces récits sont eux-mémes médiatisés, standardises, calibrés pour une
consommation rapide. Ils nexigent pas de transformation intérieure réelle,
seulement une adhésion symbolique.

Ainsi se met en place un cercle fermé : plus le réel est médiatisé, moins il est
vécu ; moins il est vécu, plus il doit étre remplacé par des représentations ; plus
ces représentations s'accumulent, plus Uexpérience directe devient difficile.

La technopathie ne prive pas 'humain du réel par interdiction. Elle le rend
simplement secondaire, optionnel, inconfortable face a la fluidité des substituts.



Chapitre VI — L'illusion du savoir

Il fut un temps ou savoir signifiait avoir traversé. Traverse une expérience, une
difficulté, une épreuve du réel ou de la pensée. Le savoir portait encore la trace
de Leffort qui l'avait fait naitre. Il engageait le corps, le temps, parfois méme le
risque. IL était lent, souvent fragile, toujours situe.

La technopathie introduit une mutation décisive : le savoir cesse détre une
conquéte pour devenir une exposition.

L'information circule désormais en abondance. Elle soffre a lesprit sans
résistance apparente, sans seuil a franchir, sans exigence préalable. Il suffit
d@tre connecté pour étre informé. Cette accessibilité absolue donne naissance a
une confusion majeure : celle entre recevoir une information et posséder un
savair.

Or Lun n'implique nullement lautre.

L'information est un matériau brut. Elle ne devient savoir qu‘a la condition détre
intégrée, confrontée, mise en relation avec d'autres expériences et d'autres
idées. Elle exige un travail intérieur, un temps de maturation, une lente
digestion intellectuelle.

La technopathie court-circuite ce processus.

L'esprit saturé d'informations n'a plus le loisir de les transformer. Il accumule
sans assimiler. Il juxtapose sans hiérarchiser. Il passe d'un contenu a lautre
sans jamais sy attarder suffisamment pour qu'une véritable compréhension
émerge.

Ce phénomene crée une illusion de compétence. Lindividu exposé a une grande
quantité dinformations développe le sentiment de “savoir”, alors méme que ses



représentations demeurent superficielles, fragmentaires, parfois
contradictoires.

Il reconnait des mots, des concepts, des récits. Mais cette reconnaissance n'est
pas une compréehension. Elle est une familiarité trompeuse.

Bergson distinguait déja lintelligence pratique, tournée vers laction immédiate,
de lintuition, capable de saisir la continuité profonde des phénomenes. La
technopathie renforce lintelligence de surface au détriment de Uintuition
profonde.

L'esprit devient rapide, mais peu profond. Agile, mais instable. Informé, mais
rarement éclaire.

Cette illusion du savoir a des conséquences existentielles majeures. Elle modifie
le rapport a lignorance. Autrefois reconnue comme le point de départ de toute
quéte authentique, l'ignorance devient aujourd’hui honteuse, dissimulée, niée.

Admettre que Lon ne sait pas est pergu comme une faiblesse dans un monde ol
l'acces a linformation est permanent. Pourtant, cette posture est précisément
ce qui empéche [émergence d'un savoir réel.

Car sans reconnaissance de lignorance, il 'y a ni question véritable, ni
recherche sincere.

La technopathie fabrigue ainsi des esprits pleins mais creux. Pleins de données,
de références, de discours préts a lemploi, mais creux de compréhension vécue.
Ces esprits sont facilement manipulables, car ils confondent la possession de
mots avec la maitrise des choses.

Ils peuvent parler de tout, sans jamais avoir approfondi quoi que ce soit.

Cette situation favorise lultracrépidarianisme généralisé : chacun se sent
autorisé a émettre des jugements sur des sujets quil n'a jamais réellement



explorés. Lopinion remplace l'analyse. La conviction remplace 'argumentation.
L'émotion remplace la réflexion.

Le savoir devient un attribut identitaire plutdt qu'un processus vivant.

On ne cherche plus a comprendre, mais a afficher des positions. L'information
sert alors a renforcer une appartenance, a consolider une image de soi, a
alimenter un récit personnel ou collectif.

Dans ce contexte, le débat cesse détre un lieu délaboration commune du sens. Il
devient un affrontement de représentations figées, chacune persuadée de sa
lgitimité parce quelle est “informée”.

La technopathie ne détruit pas le savoir ; elle le simule.

Elle produit des ersatz de compréhension qui donnent a Lesprit lillusion d&tre
éclaire, tout en [éloignant de la lenteur nécessaire a toute véritable pensée. Elle
valorise la vitesse, la réactivité, lopinion instantanée, au détriment de la
réflexion approfondie.

Ainsi, 'humain moderne sait beaucoup de choses, mais comprend peu. Il est
saturé de réponses, mais pauvre en questions. Et sans questions vivantes, le
savoir se fossilise en dogme ou se dissout en bruit.



Chapitre VIl — La délégation de la pensée

Lorsque le savoir cesse détre une conquéte intérieure, la pensée elle-méme
devient délégable. Ceest Lune des conséquences les plus silencieuses et les plus
graves de la technopathie : l'abandon progressif de la souveraineté
intellectuelle.

Penser fatigue. Penser exige du temps, de Leffort, parfois de linconfort. Il faut
accepter de suspendre le jugement, de demeurer dans lincertitude, de traverser
des contradictions internes. La pensée authentique nest jamais immediatement
gratifiante. Elle déstabilise avant declairer.

La technique, elle, promet linverse.

Elle propose des solutions prétes a lemploi, des interprétations clés en main,
des réponses immédiates a des questions parfois mal formulées. Elle offre a
lesprit un soulagement : celui de ne plus avoir a porter seul a charge du
discernement.

Ainsi se met en place un phénomene de délégation. L'humain n‘abandonne pas
explicitement sa capacité de penser ; il cesse simplement de lexercer. Il confie
cette fonction a des dispositifs, des experts, des algorithmes, des autorités
symboliques qui pensent a sa place.

Ce transfert nest pas percu comme une perte, mais comme un progres. Pourquoi
sefforcer de comprendre ce que d'autres ont déja analysé ? Pourquoi douter
lorsqu'une institution, une interface ou une majorité semble avoir tranché ?

La technopathie s'installe précisément dans cette logique de confort cognitif.

Le jugement personnel devient secondaire face au consensus médiatise. La
réflexion intime est remplacée par la consultation dindicateurs extérieurs :



tendances, statistiques, notations, popularité. Ce qui est le plus visible devient
ce qui est le plus crédible.

Peu a peu, lesprit apprend a sorienter non plus a partir du réel vécu, mais a
partir de signaux techniques. Il fait confiance aux outils parce qu'ils
fonctionnent, sans toujours comprendre comment ni pourquoi.

Bergson rappelait que lintelligence technique excelle dans la fabrication
doutils, mais quelle tend a se laisser prendre a ses propres créations. Loutil,
congu pour servir, finit par imposer sa logique a celui qui Lutilise.

La délégation de la pensée suit cette méme trajectoire. L'humain adapte sa
maniere de réfléchir aux formats imposeés par les interfaces. Il pense en
fragments, en slogans, en oppositions simples, parce que ce sont les formes que
la technique valorise et amplifie.

Ce qui ne se préte pas a ces formats est progressivement disqualifié. La nuance
devient suspecte. La complexité est pergue comme une fuite. Le doute est
assimilé a une faiblesse.

Ainsi, la pensée se normalise.

Cette normalisation n'est pas imposée par la contrainte directe, mais par
léconomie de L'attention. Les idées les plus simples circulent le mieux. Les
discours les plus tranchés captent le plus d'audience. Les raisonnements longs
et prudents se perdent dans le bruit ambiant.

L ’humain apprend alors a penser pour étre entendu, plutdt qu'a penser pour
comprendre.

La délégation de la pensée produit une autre conséquence majeure : la
dépendance a l'autorité technique. Celui qui ne pense plus par lui-méme devient
vulnérable a ceux qui prétendent penser mieux, plus vite, plus efficacement.



Experts, influenceurs, systemes automatisés occupent ce vide. Leur parole
acquiert un poids disproportionné, non pas parce quelle est nécessairement
juste, mais parce quelle dispense lindividu de Leffort de jugement.

Ce glissement est subtil. Il ne supprime pas la liberté formelle de penser, mais il
en réduit Lusage effectif. L'esprit reste libre en théorie, mais dépendant en
pratique.

La technopathie ne crée pas des esclaves intellectuels par la force. Elle fabrique
des esprits assistés, habitués a ce que la pensée leur soit fournie sous une
forme digeste et immédiatement exploitable.

Or une pensée qui ne nait pas de Lexpérience et de la confrontation intérieure
est une pensée fragile. Elle seffondre au premier choc réel, ou se rigidifie pour
se protéger.

Dans les deux cas, la souveraineté intellectuelle est perdue.



Chapitre VIIl — La liberté confondue

La liberté est lun des mots les plus invoqués de [époque technopathique, et
peut-étre l'un des moins interrogés. Jamais 'humain n'a disposé d'un éventail
aussi vaste de choix apparents, et jamais il n'a été aussi étroitement
conditionné dans ses manieres de penser, de désirer et d'agir.

Cette contradiction nest pas accidentelle. Elle constitue le ceur méme de la
confusion contemporaine.

La technopathie redéfinit la liberté non plus comme une capacité intérieure,
mais comme une accessibilité extérieure. Etre libre, cest pouvoir accéder a tout,
rapidement, sans entrave. Choisir entre des options prédéfinies devient 'horizon
ultime de [¢mancipation.

Or choisir nest pas étre libre.

Bergson insistait sur cette distinction fondamentale : la liberté ne se mesure
pas au nombre de possibles offerts, mais a la qualité de 'acte qui en surgit. Un
acte libre est un acte qui engage la totalité de (étre, qui procede dune
continuité intérieure, dune durée vécue, et non dune réaction instantanée a une
stimulation externe.

La technopathie fragmente cette durée.

L’humain est sollicité en permanence, invité a répondre, a cliquer, a réagir.
Chague sollicitation appelle une micro-décision, une préférence, un choix. Cette
succession ininterrompue de décisions donne lillusion dune activité libre, alors
quelle disperse L'attention et empéche [émergence d'un véritable vouloir.

Le désir n'a plus le temps de se former. Il est induit, orienté, amplifié, puis
remplaceé aussitot par un autre. L'individu croit vouloir, mais il ne fait que
répondre a des impulsions congues pour capter son attention.



La liberté devient alors un mouvement de surface, une agitation sans
profondeur.

Cette confusion est renforcée par la promesse technologique d’autonomie. Les
outils numériques se présentent comme des instruments démancipation : ils
donnent acces a l'information, a lexpression, a la communication. Mais cette
autonomie est conditionnelle. Elle repose sur des architectures invisibles, des
regles implicites, des logiques algorithmiques qui orientent les usages et les
comportements.

L'utilisateur est libre a Uintérieur d'un cadre quil ne maitrise pas.

Ce cadre est rarement percu comme une contrainte, car il est fluide,
ergonomique, plaisant. IL ne simpose pas par la force, mais par [évidence. Ce qui
fonctionne devient ce qui est juste. Ce qui est accessible devient ce qui est
légitime.

La liberté est ainsi réduite a la compatibilité avec le systeme.

Dans ce contexte, Leffort, la résistance, la lenteur apparaissent comme des
anomalies. Celui qui refuse la connexion permanente, qui se retire du flux, qui
suspend sa participation, est percu comme marginal, voire suspect.

Pourtant, cest précisément dans ces gestes de retrait que peut sesquisser une
liberté authentique.

Car étre libre, ce nest pas seulement pouvoir faire. Cest pouvoir ne pas faire. Ne
pas répondre. Ne pas consommer. Ne pas saligner. Ne pas adhérer
immédiatement.

La technopathie rend ces gestes difficiles, non par interdiction, mais par
saturation. Elle occupe tout espace mental disponible, laissant peu de place a
la distance nécessaire pour se choisir soi-méme.



Ainsi, la liberté devient performative : elle se prouve par Uactivité visible, par la
participation, par lengagement dans les flux. Lintériorité, le silence, la réflexion
sont relégués au second plan, voire disqualifiés.

L’humain se croit libre parce qu'il peut tout faire, alors méme qu'il ne sait plus
pourquoi il fait ce quiil fait.

Cette confusion prépare un basculement plus profond encore : lorsque la liberté
cesse dtre une expérience intérieure, elle peut étre administrée, mesuree,
encadreée. Elle devient une variable de gestion plutot quun principe ontologique.



Chapitre IX — La normalisation de lexistence

Lorsque la technique pénetre durablement Lesprit, elle ne se contente plus
doutiller les gestes ou de médiatiser le réel : elle redessine silencieusement les
contours de ce quil devient possible détre. La technopathie atteint alors son
point de bascule. Elle cesse détre un trouble fonctionnel pour devenir une norme
existentielle.

L’humain technopathique nest pas un humain contraint de Uextérieur. IL est un
humain ajusté de lintérieur.

La normalisation contemporaine ne procede ni par interdiction ni par violence
manifeste. Elle agit par régulation douce, par alignement progressif des
comportements, des attentes et des désirs. Ce qui sécarte trop fortement de la
moyenne devient invisible, marginal, ou simplement impraticable.

L'existence elle-méme se trouve ainsi calibrée.

Il devient normal de vivre fragmenté, pressé, constamment sollicité. Normal de
ne jamais sennuyer. Normal de ne jamais se taire longtemps. Normal de
répondre rapidement, de produire des signes, dexister par traces visibles. Ce qui
relevait autrefois d'un déséquilibre est désormais intégré comme condition
ordinaire.

La technopathie transforme le rythme en loi.

Bergson montrait que la vie se déploie selon une durée qualitative, irréductible
a une succession d'instants mesurables. Or la normalisation technique impose
un temps homogene, découpé, synchronisé. Tout doit étre actualisé, mis a jour,

aligné sur un présent perpétuel.



Dans ce régime, lexistence perd sa profondeur. Elle devient une suite de
moments interchangeables, chacun immeédiatement remplaceé par le suivant. Le
passé est archive, le futur anticipé, mais le présent nest jamais habité.

L’humain normalisé n'a plus le temps de devenir.

Cette normalisation affecte aussi la singularité. Etre singulier nest plus vivre
selon une trajectoire intérieure, mais se distinguer a lintérieur de cadres
prédéfinis. On peut étre original, créatif, atypique, a condition que cette
différence soit lisible, partageable, monétisable.

La singularité devient un style, non une substance.

Ainsi, Uindividu peut avoir l'impression dexister pleinement, tout en étant
profondément interchangeable. Les parcours se ressemblent, les aspirations
convergent, les récits de vie salignent sur des modeles dominants. Ce qui
differe n'est souvent que 'apparence, rarement lorientation fondamentale.

La technopathie rend cette homogénéité confortable. Elle supprime langoisse de
la singularité véritable, celle qui expose a 'incompreéhension, a la solitude, au
doute radical. Elle offre des formes d'identité prétes a porter, rassurantes,
socialement validées.

L’humain nest plus sommé de se découvrir, mais de se conformer a une version
acceptable de lui-méme.

Cette normalisation a une conséquence majeure : elle affaiblit la responsabilite
existentielle. Lorsque les cadres sont donnés, lorsque les trajectoires sont
balisées, il devient plus facile d'attribuer ses choix a des circonstances, a des
normes, a des systemes.



La question « pourquoi vis-tu ainsi ? » se dissout dans un ensemble de
justifications implicites. On vit comme on vit parce que “cest ainsi”, parce que
“tout le monde fait pareil”, parce que “le monde fonctionne comme ¢a”.

La technopathie installe une irresponsabilité douce, sans culpabilité apparente.

Or une existence sans responsabilité intérieure est une existence appauvrie.
Elle peut étre confortable, sécurisée, mais elle est privée de cette tension
créatrice qui fait de la vie autre chose quune simple survie organisée.

La normalisation efface progressivement la possibilité méme du décalage. Celui
qui éprouve un malaise diffus face a cette organisation du monde peine a le
formuler. Les mots manquent, car les cadres de pensée disponibles ne
permettent pas de nommer ce trouble.

Ce malaise est alors psychologisé, médicalise, individualisé, plutdt que reconnu
comme un symptéme ontologique.

Ainsi, la technopathie se referme sur elle-méme. Elle produit les conditions de
son invisibilité. Ce quelle détruit — la profondeur, la lenteur, la singularité vécue
— nest plus reconnu comme une perte, puisquil nexiste plus de langage
commun pour le désigner.

Pourtant, cette normalisation nest jamais totale. Il subsiste des résistances, des
fissures, des moments o le réel fait irruption et rappelle a [&tre humain ce qu'il
a perdu ou mis a distance.

Cest a cet endroit précis que peut encore sesquisser un retournement.



Chapitre X — Le réapprentissage du réel

Il serait tentant de conclure sur un constat déchec. La technopathie semble si
profondément enracinée dans les structures contemporaines quelle parait
irréversible. Mais ce serait céder a une illusion supplémentaire : celle qui
confond la domination d'un systeme avec [puisement du possible.

Car si la technopathie transforme lexistence, elle ne supprime jamais
entierement ce par quoi 'humain demeure humain.

Le réel résiste.

Il résiste par le corps, d'abord. Le corps ne se laisse jamais totalement
virtualiser. Il fatigue, il souffre, il vieillit, il réclame. Il rappelle sans cesse que
lexistence nlest pas une abstraction, mais une présence incarnée. La ol lesprit
technopathique voudrait flotter dans des représentations, le corps impose sa
pesanteur, sa lenteur, sa finitude.

Il résiste ensuite par lexpérience brute. Aucun dispositif ne peut entierement
remplacer le choc d'un événement vécu, d'une rencontre imprévue, d'un silence
prolongeé, dune perte réelle. Ces expériences percent les écrans conceptuels,
fissurent les récits prémachés, forcent Uesprit a sortir de ses cadres habituels.

Cest souvent dans ces moments que la technopathie devient perceptible a celui
qui en était porteur sans le savoir.

Non comme une idée, mais comme un malaise.

Un sentiment diffus que quelque chose manque, que l'abondance n'a pas tenu
ses promesses, que la fluidité des flux n'a pas engendré la profondeur attendue.
Ce malaise nest pas une pathologie individuelle. Il est le signal d'une dissonance
entre la vie vécue et la vie administrée.



Le réapprentissage du réel commence la.

Il ne sagit pas d'un retour en arriere, ni d'un rejet naif de la technique. La
technopathie nest pas née de lexistence des outils, mais de leur hégémonie sur
lesprit. Ce qui est en jeu nest donc pas la suppression de la médiation, mais sa
réinscription dans un ordre plus vaste.

Réapprendre le réel, cest réapprendre a habiter le temps. Retrouver une durée
intérieure qui ne soit pas constamment morcelée par les sollicitations. Accepter
la lenteur non comme une contrainte, mais comme une condition de la
compréhension.

Cest aussi réapprendre l'attention. Non pas l'attention captée, dirigée, exploitée,
mais l'attention libre, orientable, capable de demeurer sur une chose sans
exigence immédiate de rendement ou de réaction.

Dans cette attention, le monde recommence a parler.

Les choses cessent détre des contenus pour redevenir des présences. Les
expériences cessent détre des événements consommables pour redevenir des
transformations possibles. Lexistence retrouve une épaisseur que la
technopathie avait aplatie.

Ce réapprentissage nest jamais spectaculaire. Il noffre pas de révélation
soudaine, pas de salut instantané. Il est discret, progressif, souvent fragile. Il se
manifeste par des gestes simples : marcher sans destination précise, lire sans
objectif de performance, converser sans chercher a convaincre, penser sans
produire immédiatement une opinion.

Ces gestes paraissent insignifiants dans un monde obsédeé par lefficacité. Ils
sont pourtant profondément subversifs.



Car ils restaurent une souveraineté intérieure. Ils redonnent a lindividu la
capacité de se situer dans le monde autrement que comme un point de passage
pour des flux d'informations et de stimulations.

Le réel nest pas un décor a gérer, mais un milieu a traverser.

Dans cette traversee, la technigue peut retrouver sa juste place : non plus
comme organisatrice de lexistence, mais comme auxiliaire. Elle redevient un
moyen parmi d'autres, au lieu d8tre un horizon total.

La technopathie nest jamais completement vaincue. Elle est une tentation
permanente, une facilité toujours disponible. Mais elle peut étre tenue a
distance par une vigilance renouvelée, par une fidélité au vécu, par une
attention portée a ce qui échappe aux écrans.

Cest dans cette fidélité que se joue la possibilité dune réconciliation.



Conclusion — La raison blessée, la raison possible

La technopathie nest pas une condamnation. Elle est le nom d'une blessure. Une
blessure infligée a la raison lorsquelle oublie quelle nest pas seulement un
instrument de calcul, mais une faculté d'habiter le réel.

Cette blessure ne rend pas la raison invalide. Elle la rend vulnérable.

Vulnérable aux séductions de la facilité, aux promesses de maitrise totale, a
lillusion que penser pourrait devenir indolore. Mais cest précisément cette
vulnérabilité qui rappelle a la raison sa nature vivante.

Une raison qui ne peut étre blessée est une raison morte.

Réconcilier la raison avec le réel ne signifie pas abolir la technique, ni
sacraliser un passé idéalisé. Cela signifie redonner a la pensée son épaisseur
temporelle, a lexpérience sa valeur transformatrice, a lexistence sa gravité.

La technopathie a montreé ce qui arrive lorsque la médiation se substitue a la
présence, lorsque linformation remplace le savoir, lorsque la liberté se réduit
au choix.

Ce constat n'appelle ni désespoir ni triomphalisme. Il appelle une lucidité calme.

Car tant gu'un humain est capable de sentir que quelque chose manque, tant
quil éprouve le besain d'un réel qui ne se laisse pas réduire a ses
représentations, la possibilité demeure.

La possibilité de penser a nouveau, non contre la technique, mais au-dela delle.
La raison blessée peut encore devenir raison vivante.

A condition d'accepter quelle ne se répare pas par des outils supplémentaires,
mais par un retour patient a ce qui, en nous, n'a jamais cessé de résister.



